
63

Johanna Schwanberg

Zeig mir deine Wunde
Kunstwissenschaftliche Betrachtungen über die Notwendigkeit 
des Sichtbarmachens von Leid

◆  Wie sehr menschliches Leben und Denken von seiner Verwundbarkeit 

her geprägt ist, zeigt sich auch in der bildenden Kunst. Johanna Schwan-

berg gibt in diesem Beitrag zunächst einen Einblick in die künstlerischen 

Darstellungen von Wunden und Verletzungen. Anhand exemplarischer 

Beispiele aus der Kunstgeschichte veranschaulicht sie, wie Wunden im 

Wandel der Zeit verstanden und ins Bild gesetzt werden. Der zweite Teil 

des Beitrags fasst die Konzeption der Ausstellung „Zeig mir deine Wunde“ 

des Dom Museums Wien zusammen. Mit einer Beschreibung der Exponate 

und Räume der Ausstellung illustriert sie , wie es gerade bildende Kunst ver-

mag, „den Finger auf die Wunden zu legen und die Betrachterinnen und 

Betrachter zu sensibilisieren“. (Redaktion)

1 Verwundbarkeit als 
anthropologische Kategorie

Gebäude sind verwundbar. Die Gesell-

schaft ist verwundbar. Menschen sind ver-

wundbar, körperlich und seelisch. Spätes-

tens gegen Ende des Lebens wird die Ver-

letzbarkeit des Menschen unübersehbar.

Wie sehr Verwundbarkeit das mensch-

liche Dasein prägt, sodass von einer zen-

tralen anthropologischen Kategorie ge-

sprochen werden kann, wurde in den letz-

ten Jahren besonders augenfällig. Durch 

Flüchtlingswellen und Terroranschläge im 

öffentlichen Raum rückte dieses Moment 

verstärkt in den Brennpunkt der Aufmerk-

samkeit – für manche überraschend, hatte 

sich doch die westliche Gesellschaft nach 

dem Ende des Zweiten Weltkriegs und vie-

len Jahren des Friedens und vor dem Hin-

tergrund immer besserer medizinischer 

Versorgung dem Schein hingegeben, un-

verwundbar zu sein.

Das Bestreben, Verwundungen zu 

mindern, ist ein menschliches Grund-

bedürfnis und äußert sich in Strategien, 

sich vor Kälte, Krankheiten und Gewalt 

zu schützen. Ein Bemühen, das sich in 

zahlreichen mythologischen Erzählungen 

und literarischen Texten wiederfindet. So 

taucht etwa die Nereide Thetis, die Mut-

ter des Achilleus, ihren Sohn in das Was-

ser des Styx, um ihn unverwundbar zu 

machen. Allerdings wird die rechte Ferse 

durch die Hand der Mutter nicht von der 

Flüssigkeit bedeckt, sodass Achilleus ver-

wundbar bleibt und schließlich durch ei-

nen ihn genau an dieser Stelle treffenden 

Pfeil des Paris getötet wird. Ähnlich er-

geht es dem Helden Siegfried in der Nibe-

lungensage, der in Drachenblut badet, um 

Unverwundbarkeit zu erlangen. Er geht 

schließlich durch eine Verletzung an der 

Schulter zugrunde, die durch ein herab-

fallendes Lindenblatt nicht vom Drachen-

blut benetzt wurde. Beide Erzählungen 

ThPQ 168 (2020), 63 –71



64

spiegeln nicht nur die zutiefst menschliche 

Sehnsucht nach Unverwundbarkeit, son-

dern auch die Tatsache wider, dass dieser 

Wunsch stets Utopie bleibt.

Jeder Mensch hat eine verletzbare Stel-

le, und genau diese bestimmt seine Exis-

tenz. Wäre ein Leben ohne Verwundbar-

keit überhaupt erstrebenswert? Macht die 

Fragilität des Lebens, die körperliche wie 

seelische Verletzlichkeit, nicht erst emp-

findsam für die Sinnlichkeit des Daseins, 

für Beziehungen, für die Schönheit des Au-

genblicks? Bringen nicht erst gerade Ver-

wundbarkeit und der Versuch, damit zu-

rechtzukommen, so etwas wie Kunst, Lite-

ratur und Musik hervor?

Besonders sichtbar werden Versuche 

des Ankämpfens gegen Verwundbarkeit 

seit Beginn der Neuzeit, die das mensch-

liche Leben als eines begreift, in dem es 

nicht um die „Anerkennung der Vulnera-

bilität, sondern um deren ,Aufhebung‘“1 

geht. „In diesem Sinne lässt sich die Neu-

zeit als bis in die Gegenwart fortwirkendes 

Projekt zur Überwindung der unterschied-

lichsten potentiellen oder tatsächlichen 

körperlichen, psychischen, sozialen, öko-

nomischen, politischen, pädagogischen 

Leiden durch medizinische, technische, 

politische, ökonomische, ökologische und 

pädagogische Maßnahmen beschreiben.“2 

Dass alle Versuche des neuzeitlichen Men-

schen, Verwundungen zu vermeiden, an 

Grenzen stoßen oder sogar neue Verwund-

barkeiten hervorbringen, lässt sich an zahl-

reichen Beispielen nachvollziehen. Etwa an 

technologischen Erfindungen, die das Le-

1 Daniel Burghardt / Markus Dederich / Nadine Dziabel u. a. (Hg.), Vulnerabilität. Pädagogische 
Herausforderungen, Stuttgart 2017, 9.

2 Ebd.
3 Fabian Bernhardt, „Der eigene Schmerz und der Schmerz der anderen. Versuch über die epis-

temische Dimension von Verletzlichkeit“, in: Verwundbarkeit. Hermeneutische Blätter des In-
stituts für Hermeneutik und Religionsphilosophie an der Th eologischen Fakultät Zürich (2017), 
H. 1, 7.

ben sicherer zu machen scheinen, aber zu 

Umweltzerstörungen führen, die das Le-

ben gefährden. Die Geschichte zeigt auch, 

dass die Angst, verwundet zu werden, bzw. 

Anstrengungen, sich gegen Verwundun-

gen zu schützen, häufig zur Verwundung 

anderer führen, sodass es schwierig ist, von 

erlittenen oder potenziellen Verletzungen 

zu sprechen, ohne nicht auch die Kehr-

seite der Medaille – nämlich die Fähig-

keit des Menschen, zu verletzen – mitzu-

denken, wie es der Philosoph Fabian Bern-

hardt mit Bezug auf Paul Ricœur getan hat: 

„Die Fähigkeit zu handeln, das heißt, et-

was zu tun, impliziert die Möglichkeit zu 

verletzen, das heißt, jemandem etwas an-

zutun. Handlungsvermögen (agency) und 

Verletzlichkeit gehören zusammen. Im 

Altgriechischen und der Sprache der Latei-

ner war dieser Zusammenhang noch deut-

lich gegenwärtig. Wir haben uns daran ge-

wöhnt, das begriffliche Gegenstück zur 

,Aktion‘ in der ,Reaktion‘ zu erkennen. Der 

Gegenbegriff zum lateinischen actio laute-

te ursprünglich jedoch nicht reactio, son-

dern passio.“3

2 Verwundung der Leinwand und 
Verletzung des Künstlerkörpers

Wunden und Verletzungen sowie, daran 

gekoppelt, Leid und Schmerz gehören seit 

über 2000 Jahren zu den zentralen The-

men der europäischen Kunstgeschichte. 

Ihre Bilder haben sich allerdings grund-

legend geändert. Während etwa noch in 

Schwanberg / Zeig mir deine Wunde



65

der griechischen Antike „nicht die Wunde, 

sondern der verwundete Mensch oder das 

verwundete Tier“ gezeigt wird, stellt „[d]ie 

europäisch-abendländische Kunst […] be-

ginnend mit dem 7. Jahrhundert Zusam-

menhänge dar, in die der Körper des ein-

zelnen Menschen integriert ist, die ihn 

übergreifen. Die Wunde kann in das Zen-

trum dieser Darstellungen rücken, Mit-

te der Darstellung werden, auf die das an-

dere konzentriert ist.“4 Diese zunehmende 

Fokussierung auf die Wunde in der Kunst 

geht mit der Veranschaulichung der Lei-

densgeschichte Jesu Hand in Hand, so 

Reinhard Hoeps: „Durch das Christentum 

ist die Wunde in der europäischen Kunst 

bildwürdig geworden, und aus der Aufga-

be, die Wunden Jesu – dann auch die der 

Märtyrer – in ihrer religiösen Bedeutsam-

keit angemessen und überzeugend zu prä-

sentieren, sind Bildfindungen hervorge-

gangen, die einerseits der theologischen 

Reflexion das imaginäre Potential des 

christlichen Glaubens nahebringen, die 

andererseits aber auch von einem erheb-

lichen Bewusstsein für die Bedingungen 

und die genuinen Möglichkeiten des bild-

sprachlichen Ausdrucks zeugen.“5

Befasst man sich mit der Geschichte 

des Christentums bzw. der sakralen Kunst, 

fällt auf, dass das Thema der Verwundung 

Christi in den Anfängen keineswegs in 

dem Maß präsent war, wie dies später der 

Fall ist. Hoeps spricht davon, dass „sich die 

Geschichte der Bildwürdigkeit der Wun-

de von der Spätantike bis zur Reformati-

4 Gustav Schörghofer, Drei im Blau. Kunst und Glaube. Mit einem Beitrag von Julian Schutting, 
St. Pölten–Salzburg–Wien 2013, 69.

5 Reinhard Hoeps, „Bilder der Wunde“, in: Reinhard Hoeps / Richard Hoppe-Sailer (Hg.), Deine 
Wunden. Passionsimaginationen in christlicher Bildtradition und Bildkonzepte in der Kunst 
der Moderne, Bielefeld 2014, 9   – 29, hier 23 f.

6 Ebd., 45.
7 Ebd., 50.
8 Ebd., 45.

on als eine Geschichte der zunehmenden 

Verwundung des Christus-Körpers“6 prä-

sentiert. Im Spätmittelalter sind Verwun-

dungen so allgegenwärtig, dass „die ge-

samte Geschichte Jesu als einzige Wun-

den-Biografie erzählt werden“7 konnte. Be-

deutend wurde in dem Zusammenhang 

das Johannesevangelium, in dem geschil-

dert wird, dass nach dem Tod Jesu ein Sol-

dat eine Lanze in die Brust des Leichnams 

stieß und aus der Öffnung Blut und Wasser 

geflossen seien (Joh 19,34).

Eine entscheidende Rolle kommt dies-

bezüglich den Kirchenvätern, allen vor-

an Augustinus, zu, die das ausgestalteten, 

was im Neuen Testament ansatzweise an-

gelegt ist. Sie sahen in der Öffnung des 

Körpers, der Seitenwunde Christi und den 

aus ihr strömenden Flüssigkeiten das zen-

trale Offenbarungsgeheimnis bzw. den Ur-

sprung alles Heilbringenden. Die Wun-

de wird zum Geburtsort der Kirche sowie 

der Sakramente, Blut und Wasser zum Zei-

chen und Medium von Taufe und Eucha-

ristie, „das den göttlichen Körper mit den 

Menschen verband; sein Blut als Opfer für 

sie und wie das Wasser ein Mittel zur Rei-

nigung ihrer Sünden“8. Entsprechend ver-

ehrt wurde die Wunde als Quelle des Le-

bens und des Glaubens. In diese Verehrung 

einbezogen wurden auch die verletzenden 

Instrumente, vor allem die Heilige Lanze, 

die Christus die Wunde zufügte. Die Wun-

de galt aber nicht nur als Austrittstelle der 

heilbringenden Flüssigkeiten, sondern war 

umgekehrt auch der Zugang, um ins In-

Schwanberg / Zeig mir deine Wunde



66

nere des Glaubens und zu Christus vorzu-

dringen und Heil zu erlangen. Demgemäß 

zahlreich sind auch Darstellungen von 

Wunden, die bei Herz-Jesu-Bildern bis zur 

realen Verletzung des Bildträgers in Form 

eines Schnitts ins Papier führen können, 

sichtbar etwa an dem herausragenden klei-

nen Blatt „Das heilige Herz“ (vor 1470) aus 

der Wiener Albertina.9

Verwundbarkeit stellt auch in der Mo-

derne jenseits der christlichen Passionsiko-

nografie ein Hauptmoment der Kunst dar, 

wobei sich die Auseinandersetzung mit 

Wunden auf mannigfaltige Weise gestalten 

kann. In Werken Francisco de Goyas oder 

später Max Beckmanns und Käthe Koll-

witz’ werden Grausamkeiten und Verwun-

dungen aufgrund von Kriegen aufgezeigt. 

Künstler und Künstlerinnen wie Francis 

Bacon oder Frida Kahlo wiederum the-

matisieren die Verletzlichkeit des Körpers 

und geben Einblick in die Fragilität der 

menschlichen Existenz – ein Aspekt, der in 

der Kunst nach 1945 und dann vor allem 

in performativen Kunstformen nochmals 

eine existenziellere Dimension bekommt. 

Günter Brus, VALIE EXPORT, Gina Pane, 

Marina Abramović u. a. erklären ihren ei-

genen Körper zum Medium der Kunst; sie 

bilden Wunden nicht ab, sondern verwun-

den sich im Rahmen von Aktionen selbst. 

Auch wenn solche Werke keineswegs einen 

christlichen Hintergrund haben, ja im Ge-

genteil mitunter sogar ausgesprochen kir-

chenkritisch sind, so verbindet sie mit den 

christlichen Verwundungsbildern doch 

die Grundidee, dass nur durch den geöff-

neten Körper, durch das Zeigen von Ver-

wundbarkeit, positive Veränderungen und 

9 Th omas Lentes, „Nur der geöff nete Körper schafft   Heil. Das Bild als Verdoppelung des Körpers“, 
in: Christoph Geissmar-Brandi / Eleonora Louis (Hg.), Glaube, Hoff nung, Liebe, Tod. Von der 
Entwicklung religiöser Bildkonzepte, Ausst.-Kat. Kunsthalle Wien, Klagenfurt 1995, 152.

10 Zit. nach Simone Philippi (Hg.), Kunst des 20. Jahrhunderts. Museum Ludwig Köln, Köln 1996, 
222.

somit Heilung von gesellschaftspolitischen 

oder persönlichen Verletzungen eintreten 

können.

Um das Öffnen von Räumen, um ein 

Blicken hinter die Dinge und nicht um De-

konstruktion geht es auch jenen Künstle-

rinnen und Künstlern des 20. Jahrhun-

derts, die das herkömmliche Tafelbild zer-

stören und Verletzungen des Bildträgers 

zum Hauptstilmittel ihrer Kunst machen. 

Zum Inbegriff der Thematisierung von 

Verwundung im Sinne des Öffnens und 

Erneuerns wurde das Œuvre Lucio Fonta-

nas. In der abstrakten Werkgruppe „Con-

cetto spaziale“ brachte der in Argentini-

en geborene italienische Künstler seit 1949 

unterschiedlich farbigen Leinwänden ex-

pressive Stiche, Löcher und Schnitte bei, 

um durch das Durchbrechen der materi-

ellen Bildoberfläche − sowohl räumlich als 

auch metaphorisch − neue Dimensionen 

zu erobern, wie er in seinem letzten Inter-

view betonte: „Ich habe nicht Löcher ge-

macht, um das Bild zu ruinieren. Ganz im 

Gegenteil: Ich habe Löcher gemacht, um 

etwas anderes zu finden.“10

3 Konzeption der Ausstellung 
„Zeig mir deine Wunde“

Als ich vor einigen Jahren die Leitung des 

neu zu konzipierenden Dom Museum 

Wien am Stephansplatz übernahm und 

mir als eine der ersten Ausstellungen eine 

epochenübergreifende Schau zur „Wun-

de“ vorschwebte, war mir noch nicht be-

wusst, wie aktuell und komplex das Thema 

ist. Allerdings erschien die Thematik wie 

Schwanberg / Zeig mir deine Wunde



67

geschaffen für ein Museum in kirchlicher 

Trägerschaft mit herausragenden sakra-

len historischen Werken und einer bedeu-

tenden Sammlung moderner Kunst rund 

um den Domprediger und Kunstförderer 

Monsignore Otto Mauer.

Da sich die Eröffnungsausstellung 

„Bilder der Sprache und Sprache der Bil-

der“ ein Jahr davor mit einem epochen-

übergreifenden medialen Thema – näm-

lich der Verbindung von Wort und Bild – 

befasste, wollte ich die zweite Schau einer 

Thematik widmen, die ebenso aktuell wie 

zeitlos ist und einen Aspekt des mensch-

lichen Lebens betrifft, der im wahrsten 

Sinn des Wortes unter die Haut geht. Zu-

dem ist Verwundbarkeit ein Moment, das 

Besucherinnen und Besucher unterschied-

lichster Kulturen, Religionen und Genera-

tionen berührt, da niemand im Lauf sei-

nes Lebens erlittenen oder drohenden Ver-

wundungen entgeht.

In der Schau „Zeig mir deine Wun-

de“ stellten wir ein Jahr lang Werke unter-

schiedlichster Epochen unter sechs ver-

schiedenen, mit offenen, verheilten oder 

potenziellen Wunden in Zusammen-

hang stehenden Aspekten einander ge-

genüber. Die einzelnen Bereiche widme-

ten sich folgenden Themenfeldern: „Wun-

den des Körpers, Wunden der Seele“, „Po-

litik der Verwundung“, „Instrumente der 

Verwundung“, „Hinwendung zur Wunde“, 

„Die Verwundung der Welt“ und „Wun-

de als Fest“. Die Kapitel beinhalteten Ex-

ponate vom Mittelalter bis zur Gegenwart 

und bezogen Werke aus den eigenen Be-

ständen sowie Leihgaben aus dem benach-

barten Stephansdom, aus Pfarren der Erz-

diözese Wien, österreichischen Stiften, in- 

und ausländischen Museen, Galerien, Pri-

vatsammlungen und Künstlerateliers mit 

ein. Nicht nur Epochen, sondern auch Me-

dien und Gattungen betreffend umspann-

te die Präsentation eine große Bandbrei-

te und zeigte Arbeiten aus den Bereichen 

Malerei, Grafik, Fotografie, Textil-, Vi-

deo-, Buch- und Performancekunst sowie 

Kunsthandwerk.

Zentral dabei war, dass die Exponate 

weder ikonografisch noch chronologisch-

kunsthistorisch angeordnet waren. Anlie-

gen der Ausstellung war es auch keines-

wegs, theoretische Überlegungen zur Ver-

wundbarkeit durch Kunstwerke zu illust-

rieren. Vielmehr ging es darum, durch as-

soziative, mitunter auch gezielt kontrastie-

rende Hängungen Besucherinnen und Be-

sucher anzuregen, über ein zentrales The-

ma des Menschseins nachzudenken.

Ein nicht minder wesentliches Anlie-

gen der Ausstellung war es darzustellen, 

wie ähnlich die Fragen sind, mit denen sich 

Künstlerinnen und Künstler verschiedens-

ter Epochen befassen, auch wenn die for-

malen Antworten je nach Kunstentwick-

lung und Kunstwollen ganz unterschied-

lich ausfallen mögen.

Die Konzeption der Ausstellung bau-

te auf einer Kombination von ästhetischen 

und inhaltlichen Gegenüberstellungen 

und Gruppierungen auf. Mitunter gingen 

sakrale und profane, mittelalterliche und 

gegenwärtige Werke einen harmonischen 

Dialog miteinander ein, mitunter prallten 

sie hart aufeinander und irritierten. Ge-

zielt wurden immer wieder Brüche her-

gestellt. So stach aus einem düsteren Aus-

stellungsbereich rund um Kriegsverwun-

dungen eine chinesische Sommerteescha-

le (960   –1279) hervor, bei der die Verlet-

zung des Objekts durch Vergoldung der 

Bruchstelle besonders aufgewertet wird. 

Das Text-Bild Gerhard Rühms „Wunde/r“ 

(2004) verwies inmitten von Waffendar-

stellungen darauf, dass Verletzung und 

Heilung eng miteinander verknüpft sind. 

Oft sind es nur minimale Veränderungen, 

Schwanberg / Zeig mir deine Wunde



68

die aus einer Wunde ein Wunder werden 

lassen.

Der Ausstellungstitel „Zeig mir dei-

ne Wunde“ nahm beim Titel eines Werks 

von Joseph Beuys Anleihe, der eine sei-

ner legendären, 1974/75 entstandenen In-

stallationen „Zeige deine Wunde“ benannt 

hat. Leitmotivisch für die Ausstellung war 

der Aspekt des Herzeigens der Wunde − 

im Sinn des Stehens zur eigenen Verletz-

lichkeit, aber auch der Öffnung dem An-

deren gegenüber. Umgekehrt setzt dieser 

Akt jemanden voraus, der hinschaut, der 

die Augen nicht verschließt und sich der 

oder dem Verwundeten zuwendet. Zum 

Inbegriff dieses „Zeigens der Wunde“ mit 

Hoffnung auf Erlösung durch ein mitfüh-

lendes Gegenüber wurde in der Litera-

tur die Figur des Gralskönigs Amfortas in 

Wolfram von Eschenbachs „Parzival“. Erst 

durch hinschauendes Mitfühlen und die 

beim zweiten Besuch endlich gestellte Fra-

ge Parzifals nach der Ursache der Verwun-

dung und der damit verbundenen Schmer-

zen kann Amfortas von seinem Leiden er-

löst werden.

Passend zum Titel wählten wir als 

Bildmotiv für Plakat, Katalog und Folder 

die hyperrealistische Skulptur eines isolier-

ten Arms des schwedischen Künstlers An-

ders Krisár. Der Arm ragte surreal aus der 

Wand hervor; er weist Spuren gewaltsa-

mer Berührung in Form von Fingerabdrü-

cken auf, ohne dass die Haut verletzt wor-

den, eine Wunde sichtbar wäre. Zugleich 

ist die Hand zur Faust geballt, als würde sie 

sich wehren wollen. Verletztwerden und 

die Möglichkeit, selbst jemanden zu verlet-

zen, finden sich in diesem Objekt auf span-

nungsvolle Weise gemeinsam dargestellt. 

Die Schau ging dem Titel entsprechend 

von der These aus, dass das Zurschaustel-

len von Verwundbarkeit nicht nur für ein 

dialogisches Miteinander und den christli-

chen Glauben, sondern auch für die Kunst 

wesentlich ist. Nur eine Kunst, die das In-

nerste nach Außen kehrt, berührt. Nicht 

umsonst zählen Künstlerinnen und Künst-

ler, die nicht zuletzt ihre eigenen Verwun-

dungen auf die Leinwand gebracht haben, 

zu den am teuersten gehandelten auf dem 

Kunstmarkt. Zudem kommt Kunst beim 

Sichtbarmachen von Verwundungen eine 

entscheidende Rolle zu. Bildende Kunst 

hat mehr als alle anderen Medien die Mög-

lichkeit, den Finger auf Wunden zu legen 

und die Betrachterinnen und Betrachter 

zu sensibilisieren. Zugleich kommen durch 

die ästhetisch komplexe Struktur von Bil-

dern auch in zutiefst erschütternden Wer-

ken Momente des Positiven und Hoff-

nungsvollen zum Ausdruck. Erkan Özgen 

stellte dies in seinem in der Ausstellung zu 

sehenden Video „Wunderland“ (2016) auf 

beeindruckende Weise dar.

4 Ausstellungsrundgang und Ein-
beziehung der Besucherinnen 
und Besucher

Der Rundgang begann mit einem Raum, 

der das Thema in seiner Vielgestaltigkeit 

durch ausgewählte Werke anriss. Zugleich 

erhellten die hier versammelten Werke das 

Verhältnis von Gegenständlichkeit und 

Abstraktion, von stark sichtbaren bis nahe-

zu unsichtbaren Spuren von Verwundun-

gen. Zum einen fanden sich hier histori-

sche Exponate, die eng mit dem Kern des 

christlichen Glaubens und der Passion Jesu 

verbunden sind; zum anderen spannte der 

Raum den Bogen bis zu Arbeiten zeitge-

nössischer Künstlerinnen und Künstler, in 

denen es wie bei Renate Bertlmanns „Ma-

ladies des Mystiques“ in performativen 

Werken um genderspezifische Fragen oder 

wie bei den Farbfleckenbildern und Skulp-

Schwanberg / Zeig mir deine Wunde



69

turen Iris Legendres oder Romain Sarrots 

um abstrahierte Wundenspuren geht. Die 

Aufmerksamkeit zog gleich beim Betre-

ten der Ausstellung ein ungemein expres-

sives Kruzifix eines unbekannten Künst-

lers (Anfang 18. Jahrhundert) auf sich. Es 

ist über und über mit Wunden bedeckt; die 

klaffende Seitenwunde wird zum Teil ei-

nes größeren Ganzen, in dem die Verwun-

dung das werkbestimmende Element ist. 

Dem ausdrucksstarken Werk stand diago-

nal ein schlichtes Objekt mit einem versil-

berten Holzrahmen gegenüber. Es stamm-

te aus der Reliquienschatzkammer des Ste-

phansdoms: Das ungefärbte Leinen enthält 

laut Inschrift auf dem silbernen Rahmen 

als Reliquie ein Stück des Schweißtuchs 

Christi (1474/1902).

Der zweite Raum versammelte un-

ter der Überschrift „Wunden des Körpers, 

Wunden der Seele“ Exponate, die vor Au-

gen führen, dass sichtbare Wunden immer 

auch mit unsichtbaren Verwundungen zu-

sammenhängen und, umgekehrt, seeli-

sche Wunden zu unübersehbaren Verlet-

zungen am Körper führen können. Mitten 

im Raum schwebte „Shelter (Colored Ho-

rizon)“ (2017), eine hautfarbene fragmen-

tierte weibliche Skulptur des Otto-Mauer-

Preisträgers Manfred Erjautz. Sie steht ein-

drucksvoll für die Verletzlichkeit und Aus-

gesetztheit des Menschen; zugleich ver-

weist der Titel der poetisch-surrealen Ar-

beit auf den Aspekt des Schutzgebens. Ne-

ben dem Fotokünstler Andres Serrano und 

Predellenflügeln aus dem beginnenden 16. 

Jahrhundert mit Darstellungen der „Sie-

ben Schmerzen Mariens“ und des „Heili-

gen Johannes“ waren hier vor allem Künst-

lerinnen und Künstler aus dem Feld der 

Performance- und Aktionskunst des 20. 

und 21. Jahrhunderts wie Günter Brus, Ka-

trina Daschner, VALIE EXPORT und OR-

LAN vertreten. Ihre Werke stehen für ei-

nen künstlerischen Ansatz, der deutlich 

macht, dass die Arbeit am eigenen Körper, 

mitunter auch das Öffnen der Haut und 

das Unter-die-Oberfläche-Blicken neue 

Wege und Freiheiten erschließen kann.

Um Macht und Ohnmacht, um Krieg 

und Kriegswunden, aber auch um den Ver-

such, Traumata zu verarbeiten und aus der 

Verletzung Kraft zu schöpfen, kreiste jener 

Ausstellungsbereich, den wir „Politik der 

Verwundung“ nannten. Rund um das zen-

trale Bild dieses Kapitels, eine spätklassizis-

tische Kreuzigung, die 1938 von National-

sozialisten beim Sturm auf das Erzbischöf-

liche Palais zerschlitzt wurde, waren vor al-

lem Werke zeitgenössischer Künstler und 

Künstlerinnen wie Erkan Özgen, Lamia Jo-

reige und Sophie Ristelhueber zu sehen. Sie 

belegten, dass Verwundungen häufig auf 

Machtkämpfe und gewaltsame Auseinan-

dersetzungen in Zusammenhang mit poli-

tischer, religiöser oder geschlechterspezifi-

scher Unterdrückung zurückzuführen sind.

Nicht die Wunden an sich, sondern 

die verletzenden „Instrumente der Ver-

wundung“ standen im Mittelpunkt eines 

eigenen Kapitels, das besonderes Augen-

merk auf die Waffen und Geräte legte, die 

zu Verletzungen führen. Oft kontrastie-

ren die Gegenstände in der künstlerischen 

Darstellung mit der Zartheit und Leben-

digkeit der Haut, in die sie wie in Jan de 

Beers „Marter des heiligen Sebastian“ (um 

1510/15) oder Louise Bourgeois‘ „Ste. Sé-

bastienne“ (1992) eindringen oder die sie 

berühren.

Eine singuläre Stellung nahm die mit-

tige Ausstellungswand des Hauptraumes 

ein. Sie präsentierte auf der einen Seite 

die oben beschriebene monumentale spät-

klassizistische Kreuzigung mit den Spuren 

des nationalsozialistischen Gewaltregimes. 

Auf der Rückseite prangte ein großforma-

tiges Barockgemälde aus dem 18. Jahrhun-

Schwanberg / Zeig mir deine Wunde



70

dert mit einem Wundenmotiv, dem im Zu-

sammenhang mit dem christlichen Glau-

ben und unserem Ausstellungsmotto zen-

trale Bedeutung zukommt. Denn es stell-

te den „ungläubigen Thomas“ dar, der dem 

auferstandenen Christus direkt in die die-

sem durch Longinus’ Lanze beigebrachte 

Seitenwunde greift. Erst durch die Berüh-

rung der Wunde realisiert der zweifelnde 

Apostel, dass es sich um den Erlöser han-

delt – ein Motiv, das über den religiösen 

Aspekt hinaus leitmotivisch für die The-

se der Ausstellung stand, dass nur dort, wo 

dem Gegenüber die Verwundung auch er-

fahrbar wird, innere Berührung und Über-

zeugung stattfinden können.

Mit den historischen Werken eines 

„Schmerzensmanns mit Engel“ (um 1480) 

11 Mit Dank an Sarah Jonas für das Sichten der entstandenen Werke und die Mitwirkung an dem 
Text.

und einer Darstellung des „Barmherzigen 

Samariters“ (um 1820), aber auch moder-

nen wie gegenwärtigen Arbeiten von Jo-

seph Beuys und Hermann Nitsch widmete 

sich das Kapitel „Hinwendung zur Wunde“ 

vorrangig den Themen Heilung und Nar-

ben.

Verwundet werden nicht nur göttliche 

und menschliche Wesen. Vor allem Tiere 

sind in höchstem Maße verwundbar. Auch 

die Natur insgesamt und die gebaute Um-

welt sind ständigen Verletzungen ausge-

setzt, sei es durch Umwelteinflüsse oder 

durch menschliche Gewalt in Form von 

Kriegen oder gezielter Zerstörung. Das Ka-

pitel „Die Verwundung der Welt“ brachte 

dies anhand von Exponaten aus dem Wie-

ner Stephansdom und zeitgenössischen 

Arbeiten Gabriele Rothemanns, Kader At-

tias oder Hana Usuis zum Ausdruck.

Den Rundgang beendeten die Besu-

cherinnen und Besucher nicht im Leid 

verharrend. Vielmehr führte die Schau im 

letzten, „Wunde als Fest“ betitelten Kapi-

tel die Sinnlichkeit und vitale Energie, die 

Verwundungen und den daraus hervor-

tretenden Körperflüssigkeiten wie vor al-

lem Blut geschuldet sein können, anhand 

von Bildern Guillaume Cortois’, Hermann 

Nitschs und Lucio Fontanas vor Augen.

Erst wenn der Mensch selbst aktiv mit-

wirkt, besteht die Möglichkeit, dass seeli-

sche und körperliche Wunden heilen. Die-

sem Gedanken folgend, ermöglichte es die 

installative und interaktive Arbeit „The 

Scar Project“ (2005 ff.) der kanadischen 

Künstlerin Nadia Myre den Besucherin-

nen und Besuchern, sich im Rahmen der 

Ausstellung bewusst den eigenen Verwun-

dungen zuzuwenden.11 Auf kleinen Lein-

wänden konnten diese ihren Wunden und 

Weiterführende Literatur:

Daniel Burghardt / Markus Dederich / Na-

dine Dziabel u. a. (Hg.), Vulnerabilität. Pä-

dagogische Herausforderungen, Stuttgart 

2017.

Reinhard Hoeps / Richard Hoppe-Sailer 

(Hg.), Deine Wunden. Passionsimagina-

tionen in christlicher Bildtradition und 

Bildkonzepte in der Kunst der Moderne. 

Ausst.-Kat. Kunstsammlungen Ruhr-Uni-

versität Bochum – Situation Kunst, Biele-

feld 2014.

Christoph Geissmar-Brandi / Eleonora Lou-

is (Hg.), Glaube, Hoffnung, Liebe, Tod. 

Von der Entwicklung religiöser Bildkon-

zepte. Ausst.-Kat. Kunsthalle Wien, Kla-

genfurt 1995.

Johanna Schwanberg (Hg.), Zeig mir deine 

Wunde. Ausst.-Kat. Dom Museum Wien, 

Wien 2018.

Schwanberg / Zeig mir deine Wunde



71

Narben gestalterisch Raum geben. So ent-

standen zahlreiche Werke, die uns jeden 

Tag aufs Neue aufgrund ihrer Vielgestaltig-

keit, Offenheit und Kreativität überrasch-

ten. Mithilfe von Scheren, Nadeln, Bleistif-

ten und Fäden stickten, stachen, schnitten 

und schrieben die Besucherinnen und Be-

sucher ihre teilweise zutiefst persönlichen 

Erfahrungen zum Thema Schmerz und 

Verwundung in den Stoff der Leinwände 

ein. Raumgreifende Schlitze im Stoff, bis 

hin zu kleinen punktuellen Stichen und re-

duzierten, sensiblen Einschnitten, die auf 

den ersten Blick beinahe nicht erkenn-

bar sind – die kreativen Interpretationen 

des Themas waren so vielfältig wie die Ge-

schichten dazu, welche die Besucherinnen 

und Besucher meist anonym in die bereit-

gestellten Notizhefte schrieben. Sie erzähl-

ten von eigenen psychischen und physi-

schen Erkrankungen, tiefsitzenden Ängs-

ten oder vom Verlust eines geliebten Men-

schen. Die Betrachtung der einzelnen Wer-

ke zeigt unübersehbar: Schmerz und Ver-

wundung sind elementare Bestandteile ei-

nes jeden Lebens. Die Frage ist, welche 

Möglichkeit der Mensch findet, um diese 

in sein Leben zu integrieren und sie anzu-

nehmen. Auch davon sprechen die Lein-

wände. Viele der Arbeiten thematisieren 

Prozesse der Heilung und Aufarbeitung: 

So wurden zuvor in den Stoff geschnitte-

ne Wunden in oftmals mühsamer Kleinar-

beit mit Hilfe von Nadel und Faden wieder 

sorgsam verschlossen und mit kleinen No-

tizen und Gedanken ergänzt. Die Gestal-

tung der Leinwände nahm teilweise Stun-

den in Anspruch. Manche Besucherinnen 

und Besucher kamen immer wieder ins 

Museum, um an ihrer Leinwand weiter-

zuarbeiten. Der Gedanke, mit der eigenen 

Geschichte Teil des künstlerischen Projekts 

von Nadia Myre wie auch der gesamten 

Wunden-Schau im Dom Museum Wien zu 

werden, war für viele Besucher und Besu-

cherinnen ein Ansporn, sich an „The Scar 

Project“ zu beteiligen.

Die Autorin: Mag.a Dr.in phil. Johanna 

Schwanberg; geb. 1966 in Wien; Kunst- 

und Literaturwissenschaftlerin; Studium an 

der Universität Wien sowie an der Univer-

sität für angewandte Kunst; 2001 promo-

viert über die „Bild-Dichtungen von Gün-

ter Brus“ (2003 veröffentlicht im Springer 

Verlag); seit 2013 Direktorin des Dommu-

seum Wien mit der Sammlung Otto Mauer; 

seit 2011 Lehrbeauftragte an der Univer-

sität für angewandte Kunst an der Abtei-

lung „Kunstgeschichte“: 2005  – 2013 Univer-

sitätsassistentin mit besonderer Lehrbefug-

nis („Docens Ordinarius“) im Fachbereich 

Kunstwissenschaft der KU Linz; Mitwir-

kung an Forschungsprojekten sowie Tätig-

keit als Ausstellungskuratorin, etwa „Kreu-

zungspunkt Linz“ im Lentos im Rahmen 

von Linz 09; zahlreiche Veröffentlichungen 

als Kunst- und Literaturkritikerin für „Par-

nass“, „spectrum“, die „Presse“, das Feuil-

leton der „Furche“, sowie für die Ö1-Se-

rie „Gedanken für den Tag“; Publikationen 

(Auswahl): Dom Museum Wien. Kunst, 

Kirche, Gesellschaft, Berlin 2017; Highlights 

aus dem Dom Museum Wien. Historische 

Schätze und Schlüsselwerke der Moderne, 

Berlin 2017; Bilder der Sprache und Spra-

che der Bilder. Ausstellungskatalog des Dom 

Museum Wien, Wien 2017. Was spricht das 

Bild? Gegenwartskunst und Wissenschaft 

im Dialog (zusammen mit Monika Leisch-

Kiesl), Bielefeld 2011.

Schwanberg / Zeig mir deine Wunde


